
La Regina del GardaLa Regina del Garda
An

no
 1

02
 - 

N.
 2

 - 
ap

ril
e m

ag
gi

o 
gi

ug
no

  2
02

5 
- P

ub
b. 

tri
m

es
tra

le 
- P

os
te

 It
al

ia
ne

 sp
a 

- S
pe

d. 
in

 a
.p

. -
 D

.L.
 3

53
/2

00
3, 

(c
on

v. 
in

 L.
 2

7/
02

/2
00

4, 
n. 

46
) a

rt.
 1

, c
om

m
a 

2, 
NE

/U
D

SANTUARIO MADONNA DEL FRASSINO - Peschiera del Garda (VR) - www.santuariodelfrassino.it



La Regina del Garda2 3La Regina del Garda

Cari amici e lettori della Regina del Garda, pace e bene.

Il mese di maggio, è il mese dedicato a Maria; molti sono stati 
i pellegrinaggi vissuti per Lei e con Lei.  Maria è nostra madre e ci 
aiuta ad accogliere la Parola di suo Figlio Gesù che illumina e ci fa gustare la bellezza 
della comunione con Dio. Il mese di maggio lo possiamo vedere come una grande op-
portunità che ci prepara a vivere il mese di giugno, mese dedicato al Sacro Cuore di 
Gesù. Trentun giorni con Maria per prepararci ad accogliere il Sacratissimo Cuore di 
Gesù.

Il nostro amato papa Francesco, 
come ultimo suo scritto, ci ha lasciato 
una lettera enciclica sull’amore uma-
no e divino del Cuore di Gesù Cristo: 
Dilexit Nos. Una Lettera importante 
che ci aiuta a riscoprire la devozione 
al Cuore di Gesù e ci invita e ritor-
nare al Cuore. Cito alcuni passaggi: 
Ritornare al cuore. N. 9:

“In questo mondo liquido è necessario 
parlare nuovamente del cuore; mirare 
lì dove ogni persona, di ogni categoria 
e condizione, fa la sua sintesi; lì dove 
le persone concrete hanno la fonte e 
la radice di tutte le altre loro forze, 
convinzioni, passioni, scelte. Ma ci 
muoviamo in società di consumatori 
seriali che vivono alla giornata e do-
minati dai ritmi e dai rumori della 
tecnologia, senza molta pazienza per 
i processi che l’interiorità richiede. 
Nella società di oggi, l’essere umano 
«rischia di smarrire il centro, il centro 
di se stesso». «L’uomo contemporaneo, 
infatti, si trova spesso frastornato, di-

Lettera del  
Padre Rettore

  
LA REGINA DEL GARDA
Pubblicazione Trimestrale  

Editore 
SANTUARIO 

MADONNA DEL FRASSINO 
(Prov. S. Antonio O.F.M.)  

www.santuariodelfrassino.it
info@santuariodelfrassino.it
Santuario Madonna del Frassino
@santuariofrassinovr1934 
37019 PESCHIERA DEL GARDA (VR)
Tel. 045 7550500 

C.C.P. n. 001006959744
Bonifico Bancario intestato a: 
Provincia S. Antonio dei Frati Minori
IBAN IT 79 W 02008 59662 000100640102
Tribunale di Verona R. S. n. 297 del 11973 
Direttore responsabile: Fr. Luigi Secco, ofm  
Redattore: Fr. Alfonso Cracco, ofm
SOSTEGNO BOLLETTINO 
Annuo € 10,00 • Sostenitore € 20,00
Stampa: Arti Grafiche Casagrande di Colognola ai Colli (VR) 
Foto: Gorzegno Verona
Ai sensi del Codice in materia di protezione dei dati personali (D. Lsl. 
196/2003), “La Regina del Garda” garantisce che i dati personali rela-
tivi agli abbonati sono custoditi nell’archivio, anche elettronico, con le 
prescritte misure di sicurezza e sono utilizzati esclusivamente per l’invio 
del periodico.

LLaa  RReeggiinnaa  ddeell  GGaarrddaaLLaa  RReeggiinnaa  ddeell  GGaarrddaa

An
no

 1
02

 - 
N.

 2
 - 

ap
ril

e m
ag

gi
o 

gi
ug

no
  2

02
5 

- P
ub

b. 
tri

m
es

tra
le 

- P
os

te
 It

al
ia

ne
 sp

a 
- S

pe
d. 

in
 a

.p
. -

 D
.L.

 3
53

/2
00

3, 
(c

on
v. 

in
 L.

 2
7/

02
/2

00
4, 

n. 
46

) a
rt.

 1
, c

om
m

a 
2, 

NE
/U

D

SANTUARIO MADONNA DEL FRASSINO - Peschiera del Garda (VR) - www.santuariodelfrassino.it

SOMMARIO
Lettera del Padre Rettore 	 3
Parabola del figlio prodigo	 5
“La donna Siro-fenicia”	 7
Madre Di Dio “Axion Estin”	 9
Egidio D’ Assisi	 13
Introduzione al Cantico delle Creature	 16
Giubileo e Homo Viator	 18
Vita del Santuario	 19
Giubilei di matrimonio e Pellegrinaggi 	 34

CELEBRAZIONI DELLA 
LITURGIA

Liturgia Feriale
Lodi:

ore 7.00

Ss. Messe:
ore 7.30 - 9.00 - 18.30

CELEBRAZIONI DELLA LI-
TURGIA
Vespro:
ore 19.00

S. Messa del Sabato sera e 
Vigilia delle Feste

ore 18.30

Liturgia Festiva
- da settembre a maggio - 

ore 7.00 - 8.30 - 10.00 - 11.30 
16.00 - 17.00 - 18.30
- da giugno ad agosto - 

ore 7.00 - 8.30 - 10.00 - 11.30 
17.00 - 18.30

Sacramento 
della Riconciliazione

Tutti i giorni 
ore 8.30 - 11.45 

15.00 - 19.00

Ogni primo sabato del mese
ore 18.00: rosario 

ore 18.30 Messa Vespertina

Processione e affidamento 
alla Madonna.

ORARI APERTURA 
SANTUARIO

6.30 - 12.00 
15.00 - 19.30



La Regina del Garda4 5La Regina del Garda

viso, quasi privo di un principio interiore che crei unità e armonia nel suo essere e nel suo 
agire. Modelli di comportamento purtroppo assai diffusi ne esasperano la dimensione 
razionale-tecnologica o, all’opposto, quella istintuale». Manca il cuore”.
Sono parole che non hanno bisogno di spiegazioni, sono chiare in se stesse. 

Ritornare al Cuore di Gesù, al Cuore della Sacra Scrittura per comprendere meglio 
anche la nostra vita, è un’esperienza che i discepoli hanno dovuto fare più volte, in con-
testi diversi, ma sempre hanno dovuto ritornare a Lui. Significativo il momento in cui 
Gesù disse ai suoi discepoli: “Volete andarvene anche voi? Signore da chi andremo? Tu 
hai parole di vita eterna”.

Sono gli ultimi versetti del capito 6° del vangelo di Giovanni. Molti discepoli erano 
disorientati, non capivano più Gesù. Lo avevano seguito perché avevano visto dei segni 
anche importanti, avevano visto dei miracoli, avevano visto la moltiplicazione del pane 
ed era bello seguire Gesù. 

Ma nel momento in cui dovevano compiere un passo in avanti, passare dalla fede e 
dall’entusiasmo nei segni, dovevano passare ad accogliere “il segno” che è Gesù, pane 
vivo disceso dal cielo, segno per eccellenza del Padre, incominciano i problemi. Nel 
momento in cui dovevano passare dal pane moltiplicato, al mangiare la sua Carne e 
bere il suo Sangue, cominciano a tirarsi indietro, a non andare più con lui.

Motivi per tirarsi indietro magari ce ne sarebbero stati tanti, ma hanno scoperto un 
motivo, l’unico motivo per restare, un motivo che da solo valeva più di tutti gli altri, 
ed era la sua Parola. “Tu solo hai parole di vita eterna” non parole vuote, ma Parole di 
Vita eterna, parole che spalancano le porte dell’eternità.

Viviamo in un tempo in cui dominano le parole, sentiamo tante parole, dibattiti, confe-
renze, la Tv che si occupa di tutto e di più. Eppure, la gente è più che mai disorientata, 
allora noi abbiamo il compito di riportare il vangelo al centro di ogni cosa, tornare al 
Cuore di Gesù, far sì che la Parola di Dio diventi anche per noi uomini e donne di que-
sto tempo, un segno importante come lo è stato per i 12 apostoli e lì ritrovare il motivo 
che più di ogni altro ci tiene ancorati a Dio. 

Guardiamo a Maria che ha vissuto della sua Parola e l’ha custodita nel suo cuore, tro-
vando così la forza di restare unita al Figlio anche nell’ora più difficile della croce.

Buona estate a tutti

Fr. Alfonso Cracco
Rettore del Santuario

Parabola del figlio 
prodigo (Lc 15,11-32)
Anno giubilare o anno della misericordia da ricevere e da do-

nare. E’ la misericordia, quella di Dio e dei nostri fratelli, che 
ci fa sperare e ci dona la forza per ricominciare, per non disperare 
della nostra pochezza. Ci sono persone che apprezzano enormemente la misericordia 
e altre, invece, che la ritengono una debolezza, se non, addirittura, un’ingiustizia. E’ 
questo il caso degli scribi e farisei che non capiscono il comportamento di Gesù nei 
confronti dei pubblicani e dei peccatori. E’ anche il caso del fratello maggiore del figlio 
prodigo che ritiene il perdono concesso dal padre al fratello una vera e propria ingiusti-
zia. Vediamo da vicino questa parabola tenendo conto del contesto che la precede che 
verte sempre sulla misericordia.

Prima di essa, ci sono altre due brevi parabole: quella 
del pastore e quella della donna (Lc 15,4-10). Il pa-
store si comporta in maniera irrazionale: abbandona 
novantanove pecore nel deserto per andare a cercare 
quella perduta. Rischia di perdere tutte le pecore per 
non perderne una, l’unica perduta. Per Dio ognuno 
di noi è unico, è un valore assoluto e Dio non vuole 
perdere proprio nessuno. Dopo l’immagine del pastore 
che è simbolo del re e di Dio che si occupa di ciascuno 
di noi come unici, c’è la donna che perde la sua mone-
tina, che equivale a un giorno di salario; è ciò che le 
permette di vivere per quel giorno e per questo mette a 
soqquadro tutta la casa per cercarla: così Dio mette a 
soqquadro tutto il mondo per cercare il suo tesoro che 
siamo ciascuno di noi. 
Non tutti, però, come dicevo all’inizio, trovano giusto 

questo modo di fare di Dio. E proprio per questo Gesù racconta la parabola del “figlio 
prodigo” che è indirizzata al fratello maggiore che non approva la gioia del padre per 
il ritorno del figlio minore. Il fratello maggiore pensa che il padre stia commettendo 
un’ingiustizia nei suoi confronti.
Nella reazione del padre, abbiamo il Vangelo nel Vangelo, perché qui ci viene svelato 
chi è Dio e chi siamo noi. E qui comprendiamo anche che l’obiettivo principale della 
parabola non è tanto la conversione del peccatore, ma quella del giusto che deve la-
sciarsi prendere più dalla misericordia che dalla giustizia. Non dobbiamo più pensare 
che Dio ci vuole bene solo perché siamo bravi, altrimenti, in caso contrario, viene a 
punirci. Siamo cioè talmente presuntuosi da pensare di poterci meritare, guadagnare 
l’amore di Dio.  La parabola del figlio prodigo ci mostra la via di uscita da questo tipo 
di religione.



La Regina del Garda6 7La Regina del Garda

“La donna Siro-fenicia”
L’incontro tra Gesù e la donna Siro-Fe-

nicia è un episodio significativo ripor-
tato nei Vangeli  di Matteo (15:21-28) e di 
Marco (7:24-30). Marco ci presenta questa 
donna, evidentemente pagana, che rompe 
convenzioni sociali e regole di purità cul-
tuale imposte a Israele: ogni promiscuità 
tra Israeliti e pagani era infatti negata, 
ed era negata anche alle donne ebree una 
tale libertà di confidenza nei riguardi di 
un rabbi. In particolare è il Vangelo di 
Marco ad accumulare su questa donna 
le molteplici differenze rispetto a Gesù: la 
donna è “straniera”, “diversa”, “lontana”. 
Queste differenze si evidenziano perché, 
nella tradizione giudaica, i gentili erano 
spesso considerati estranei e non degni 
della benevolenza di Dio. Il personaggio 
della cananea allora assume un ruolo si-
gnificativo nelle comunità cristiane delle 
origini, mostrando che i credenti prove-
nienti dal paganesimo possono parteci-
pare alla stessa mensa dei credenti ebrei, 
per la fede in Gesù. Nel racconto, infatti, 
la donna straniera, madre di una figlia, si 
presenta a Gesù con una richiesta: la gua-
rigione della sua figlia, afflitta da un de-
monio. Stupisce l’apparente durezza con 
cui Gesù si rivolge a questa madre: non ci 
si aspetta da Gesù un linguaggio così duro 
nei riguardi di una madre che lo supplica 
per sua figlia malata. Ma stupisce anco-
ra di più il coraggio di questa madre, ed 
è Gesù stesso che si stupisce per questo. 
Originaria della regione di Tiro e Sido-
ne, la donna, quando si avvicina a Gesù, 
lo chiama “Signore”, riconoscendo la 
sua autorità. I discepoli implorano Gesù 

di congedarla, perché 
“grida dietro di noi”, 
ma il carattere estre-
mamente determinato 
di questa madre paga-
na, la sua ostinazione nel seguire Gesù e 
nel supplicarlo, esalta la virtù dell’umil-
tà: nonostante il dichiarato disprezzo di 
Gesù e dei suoi seguaci, questa donna, 
madre, appare assolutamente convinta 
del suo buon diritto e ha il coraggio di es-
serci, anche se non voluta. Non supplica 
soltanto, ma non cede neppure alle offese, 
semplicemente difende un suo diritto: re-
sta una madre che continua a riconoscere 
Gesù come Signore, al di là delle appa-
renze o del suo stato sociale, o religioso. 
La sua umiltà potente non è convenziona-
le e non ha a che fare con l’autovalutazio-
ne: ha a che fare con il suo essere madre e 
soprattutto con il suo affidamento a Gesù. 
Le sue parole «sì, Signore, ma anche i ca-
gnolini si cibano delle briciole che cadono 
dalla tavola dei figli», sono parole umili e 
vincenti, intelligenti, perché capaci di te-
nere insieme la situazione di quell’attimo 
e l’eternità. La donna, accogliendo fino 
in fondo la differenza fra «cani» e «figli» 
ribadita da Gesù, riconosce, infatti, l’ele-
zione di Israele, accettando di essere col-
locata fra i cani. Però lo fa introducendo 
implicitamente una nuova metafora: sia i 
padroni che i cagnolini sono nella stessa 
casa e si riuniscono all’unica mensa, per-
ché i cagnolini, da sotto il tavolo, mangia-
no lo stesso pane dei padroni. Alla meta-
fora temporale di Gesù sul prima dei figli, 
la donna sviluppa la metafora spaziale: al 

I due fratelli della parabola non amano il padre, lo sentono pesante, autoritario per 
cui uno se ne va da casa, mentre l’altro vi rimane ancora ma quasi come un servo, 
mal sopportando di non essere libero. La parabola vuole mostrarci che il padre non è 
assolutamente come lo pensano i figli, ma esattamente il contrario. Il contrario anche 
di come lo pensiamo generalmente noi: non è il Dio della legge, ma quello dell’amore, 
della misericordia e della libertà.
I due figli rappresentano tutti noi, l’umanità che comprende due categorie di persone: 
quella dei peccatori rappresentata dal figlio minore, e quella di coloro che si ritengono 
giusti come il figlio maggiore il cui grosso problema è quello di non accettare che Dio 
sia amore e misericordia.
Anche il figlio minore vive la stessa difficoltà: non torna a casa per la nostalgia del pa-
dre, ma perché ha fame e sa che lì troverà da mangiare. Torna a casa adattandosi a es-
sere come uno schiavo perché non si sente più degno d’essere figlio. Ritorna portandosi 
ancora dentro di sé la falsa immagine di suo padre: un papà che non gli vuole più bene 
perché è stato cattivo. Possiamo immaginare quale fu la sua sorpresa quando “il padre 
lo vide e commosso gli corse incontro, gli si gettò al collo e lo baciò” (15,20). Questo è 
Dio, il vero Dio che ci ha fatto il dono d’essere suoi figli e per nessun motivo ci priva del 
suo amore di padre.
Quanta tristezza, però, nel cuore del padre quando il figlio maggiore trova esagerato, 
ingiusto fare festa per il ritorno del fratello che, secondo lui, non merita più l’amore del 
padre. Che grave offesa! Si può forse meritare, cioè comprare, l’amore del padre? E poi, 
pensa di meritarlo solo lui che vive il padre come un peso, un limite? Questo fratello 
maggiore non ha amore per il fratello minore e neppure per il padre se pensa di doverlo 
comprare, di meritarselo. 
E’ un vero dramma quello che soffre il fratello maggiore: è sempre stato bravo, servizie-
vole, laborioso, osservante delle norme, lui merita l’amore del padre non l’altro fratello 
il dissipatore delle sostanze. Comportandosi così dimostra di non conoscere l’amore 
gratuito, di non conoscere cioè l’amore, ma di conoscere solo la paga, il salario, una 
specie di riconoscenza. E non s’accorge che non riconoscendo il fratello, non riconosce 
neppure il padre di suo fratello e se odia il fratello, odia pure il padre. Non capisce che 
il padre non cesserà mai di essere suo padre, come non cessa di essere il padre del figlio 
ribelle. Un genitore sarà sempre genitore. 
La musica e le danze danno enorme fastidio al fratello maggiore che si scandalizza 
della misericordia e della gioia del padre più che della condotta del fratello. A lui, an-
drebbe riservato un diverso trattamento più austero e contenuto.  Dio, nostro Padre, 
al contrario, è sempre pronto a ridonarci la vita una seconda, una terza volta e così 
sempre. Qui poggia il fondamento della nostra speranza: nell’amore incondizionato del 
Padre. Ecco chi è il nostro Dio: amore assoluto che risplende soprattutto nella volontà 
di ridonarci vita, nel perdono, nel ridonarci sempre la dignità di figli suoi.

Padre Roberto Girardo



La Regina del Garda8 9La Regina del Garda

pane sopra la tavola corrispondono le bri-
ciole sotto la tavola dei cagnolini che ren-
de l’idea di contemporaneità: i cagnolini 
mangiano nello stesso tempo dei padroni, 
non dopo i figli. Questa madre pagana ot-
tiene la guarigione richiesta, ma diventa 
anche nostra maestra spirituale, perché 
ci insegna il mistero del regno, mistero di 
eccedenza, non limitabile all’interno di 
categorie e di progetti ristretti. La cana-
nea ci insegna la fede: Gesù stesso, colpito 
dalla sua fede, le dice: “O donna, grande 
è la tua fede! Sia fatto per te come desi-
deri”, lei ci ricorda che la fede può emer-
gere nei contesti più inaspettati e che la 
vera grandezza agli occhi di Dio è rico-
nosciuta nella sincerità del cuore e nella 
ricerca autentica della grazia. Se il pane 
ricorda la premura di Dio per il suo popo-
lo, le briciole indicano l’abbondanza della 
premura di Dio che raggiunge tutti. In-
contrando questo personaggio femminile, 
perciò, noi, come Gesù e i suoi discepoli, 
siamo invitati, come comunità di creden-
ti, ad aprirci a tutti coloro che cercano 

misericordia e speranza, indipendente-
mente dalle loro origini o dalla loro sto-
ria personale. Se si fanno briciole è segno 
che Dio ha cura di tutti, perché , il fatto 
che i pagani mangiano non compromette 
il cibo dei figli. Una donna, e per giunta 
straniera, ci insegna che i beni messianici 
si ottengono per relazione personale, non 
per identità etnica o per posizione sociale. 
Le diversità rimangono, ma non divido-
no, non escludono, al contrario, includono 
tutti, ognuno nel proprio posto. La donna 
straniera, che era un’esclusa, viene a far 
parte della famiglia. Il demonio, invece, 
che tormentava la figlia, rimane il vero 
escluso. Ed è la donna che disturba Gesù, 
giudicata intrusa, a far sì che sia allonta-
nato il demonio, che è il vero intruso. L’e-
sclusa è ora inclusa, permettendo ad altri 
di entrare nella salvezza: questa è la prassi 
missionaria inclusiva della prima comuni-
tà. Questa dovrebbe essere anche la no-
stra, oggi. 

Prof.ssa Giuliva Di Berardino

È veramente giusto proclamarti beata, o Madre di Dio,
beatissima e totalmente pura, Madre del nostro Dio.

Noi magnifichiamo Te, che sei più onorabile dei cherubini,
incomparabilmente più gloriosa dei serafini.

Tu, che senza perdere la tua verginità,
hai messo al mondo il Verbo di Dio.

Tu, che veramente sei la Madre di Dio.

Axion Estin, in greco e Dostoino 
Est in slavo ecclesiastico, è il titolo 
dell’icona della Madre di Dio ripro-
dotta qui a fianco. Letteralmente si-
gnifica È veramente giusto. 
È l’inizio della preghiera mariana 
più nota ripetuta nell’Oriente Bi-
zantino. La seconda metà di questo 
canto bizantino è attribuita al santo 
Cosma l’innografo mentre l’intro-
duzione va fatta risalire, secondo la 
tradizione, a un miracoloso evento 
accaduto sul sacro ortodosso Monte 
Athos.
L’icona originale si trova al Monte 
Athos nel santuario della Dormizio-
ne della Vergine a Karie. 
Quella riprodotta qui a fianco è ve-
nerata e custodita nella Chiesa-San-
tuario di san Francesco Stimmatiz-
zato nell’Isola di San Francesco del 
Deserto a Venezia. È un’icona rea-
lizzata nella prima metà del secolo 
XIX nell’eremo di sant’Andrea sul 
Monte Athos.

MADRE DI DIO  
“AXION ESTIN”



La Regina del Garda10 11La Regina del Garda

	 L’icona dell’Axion Estin è fra le più venerate del Monte Athos. San Giovanni Paolo 
II all’angelus di domenica 6 dicembre 1987 così diceva parlando del Monte Athos: (…) 
Meta del nostro spirituale pellegrinaggio è, oggi, un luogo caro al cuore degli Ortodossi, il 
Monte Athos. Esso è chiamato anche “il Giardino della Vergine” poiché, secondo la tradizione 
athonita, l’imbarcazione della Vergine Maria, in rotta verso Efeso, sarebbe stata deviata a 
causa di una tempesta e sarebbe così approdata al Monte Athos. Al centro di questo “Giardino 
della Vergine” è conservata l’icona “Axion Estin”, l’immagine più venerata del mondo orto-
dosso greco. Questa icona rappresenta Maria santissima che regge sul braccio destro il Figlio, il 
quale tiene in mano il rotolo della sacra Scrittura aperto al capitolo 61, versetto 1, di Isaia: “Lo 
Spirito del Signore Dio è su di me”, il testo, cioè, spiegato da Gesù nella sinagoga di Nazaret, 
all’inizio della sua vita pubblica (cf. Lc 4,16ss.). L’icona è chiamata “Axion Estin” a ricordo 
di un evento miracoloso accaduto nello skita (eremo) dedicato oggi a sant’Andrea, nei pressi di 
Kariès, centro amministrativo della Santa Montagna. (…) 
	 All’origine della fama dell’icona mariana sta un fatto prodigioso narrato dai monaci, 
che si sarebbe verificato nella notte tra il 10 e l’11 giugno del 982, quando il Monte era 
già costellato di Monasteri e di eremitaggi. In uno di questi, dedicato alla Dormizione 
della Madre di Dio, viveva, insieme con un giovane discepolo, un monaco di grande 
virtù. Un giorno, dovendo il vecchio recarsi nella chiesa centrale per prendere parte 
alla veglia notturna, disse al giovane: “Tu rimani qui e sforzati di recitare l’Ufficio meglio 
che puoi”. Venuta la notte, il giovane novizio sentì bussare alla porta e, apertala, si tro-
vò davanti un bel vegliardo in abito monastico che chiedeva ospitalità. A mezzanotte, 
il giovane e il suo ospite si misero a cantare insieme l’Ufficio. Arrivati al momento 
di cantare l’inno mariano che inizia con le parole “Tín timiotéran…”: - “Tu, che sei 
più onorabile dei Cherubini / e incomparabilmente più gloriosa dei Serafini, / che in modo 
immacolato partoristi il Verbo di Dio: / te magnifichiamo come vera Madre di Dio…” -, il 
misterioso ospite prevenne il novizio nel canto, facendolo precedere dal seguente inno le 
cui iniziali sono appunto, in greco, Axión estin: “E’ veramente giusto proclamare beata 
te, o Deipara, che sei beatissima, tutta pura e Madre del nostro Dio…”. Il giovane non 
conosceva l’inno. Disse perciò al compagno: “Qui cantiamo solo il “Tín timiotéran”; e 
mai noi e i nostri padri abbiamo conosciuto l’Axión estin. Ti prego, scrivimi le parole, 
affinché sappia cantarlo anch’io”. Lo sconosciuto acconsentì e scrisse col dito le parole 
su una tavoletta e aggiunse: “E’ così che voi e tutti gli ortodossi canterete d’ora in poi 
questa preghiera”. Detto ciò, scomparve. Ritornato il vecchio eremita, il novizio gli 
mostrò la tavoletta e cantò l’inno che aveva imparato. Il vegliardo si affrettò a portare 
il meraviglioso documento agli anziani del monastero vicino e raccontò il prodigioso 
evento. Si diffuse così la convinzione che il Cielo stesso fosse disceso ad insegnare un 
nuovo inno in onore della Theotókos (Madre di Dio), poiché l’ospite misterioso altri 
non poteva essere che il messaggero dell’Annunciazione, l’Arcangelo Gabriele. I monaci 
della Santa Montagna trasportarono solennemente nella chiesa primaziale di Kariès 
l’icona mariana davanti alla quale il nuovo inno fu cantato per la prima volta. 

Di questa icona sono stata fatte numerose copie che vengono venerate in molte chiese 
ortodosse.

	 Una copia di queste 
è giunta, dopo varie vi-
cissitudini anche nella 
chiesa dei Frati Minori 
dell’Isola di San Fran-
cesco del Deserto nel-
la Laguna di Venezia. 
Quella nella foto qui 
a fianco è una ripro-
duzione recente della 
stessa.
La Madre di Dio sor-
regge il Bambino Gesù, 
i loro sguardi sono ri-
volti verso l’osservatore 
come per invitare alla 
contemplazione e coin-
volgere chi guarda. 
Chi osserva un’Icona 
non è mai uno spetta-
tore esterno, estraneo 
alla rappresentazione, 
ma attraverso un gio-
co di sguardi e gesti 
viene coinvolto e quasi 
attirato fino a far parte 
della rappresentazione 
stessa. Il Bambino Gesù con la mano destra stringe un rotolo che riporta il passo del 
profeta Isaia (Is 61,1) letto da Gesù nella sinagoga di Nazaret: “lo Spirito del Signore è 
sopra di me, per questo mi ha consacrato con l’unzione”. (Lc 4,14) 
Maria con la sua mano destra tiene il braccio di Gesù con il rotolo, è come se an-
che Maria dicesse: Lo Spirito del Signore è sopra di me…”. Quello stesso Spirito che ha 
consacrato il Figlio suo con l’unzione era sceso anche su Maria rendendola Madre in 
modo mirabile, senza conoscere uomo. Anche con la mano sinistra indica il rotolo con 
l’iscrizione. Il Bambino Gesù ha la mano sinistra nella veste della Madre: da lei prende 
l’umanità. Il manto di Maria è di un colore porpora chiaro tendente al rosa, il colore 
dell’aurora. Maria appare qui come la Mistica Aurora che precede il sole di giustizia, 
Gesù, apparso all’orizzonte dell’umanità.



La Regina del Garda12 13La Regina del Garda

Concludiamo con un inno dell’Ufficio della festa liturgica dell’Axion Estin che viene 
celebrata nel Monte Athos ogni anno l’11 giugno. 

Popolo monastico dell’Athos,
rallegrati in questo giorno ed esulta,
canta riconoscenza alla Vergine,
perché fu Lei che per mezzo dell’Angelo
volle farti conoscere questo inno angelico:
È veramente giusto lodarti
e glorificarti quale Madre di Cristo,
Dio e nostro Creatore.
Tu sei più eccelsa dei Cherubini,
più santa dei Serafini,
e sei tu che salvi le nostre anime
da ogni pericolo.

Gabriele ha lasciato le volte celesti
ed è apparso al monaco in una forma 
estranea
e gli cantò la tua lode, o Vergine,
in una formula a lui sconosciuta,
premettendo così un prologo all’inno
che Cosma un tempo aveva modulato.

Un giorno, Gabriele era disceso
dal cielo per annunciare alla Vergine
la buona novella e dirle: Ave.
Oggi, egli insegna alla Santa 
Montagna
il canto di questo ammirevole inno:
È veramente giusto glorificare 
l’Immacolata!

Fr. Roberto Cracco

MISTICI FRANCESCANI

EGIDIO D’ ASSISI
Fra Egidio è il terzo compagno di Francesco, dopo Bernardo e 

Silvestro. Nasce attorno al 1190 nel contado d’Assisi, probabil-
mente di origine contadina. Tommaso da Celano nella prima bio-
grafia di Francesco definisce Egidio uomo semplice, retto timorato 
di Dio, usando le parole usate per descrivere la figura biblica di 
Giobbe. Viene accolto nella nascente fraternità il 23 aprile 1208 e muore probabilmen-
te il 22 aprile 1262, dopo una vita lunga per gli standard dell’epoca. Sempre il Celano 
parla dei suoi esempi di obbedienza, del suo dedicarsi al lavoro manuale, della sua vita 
solitaria e contemplativa. Come Francesco ha una profonda umiltà spirituale e risulta 
essere illetterato. Nella Leggenda (il termine non indica scritto di fantasia come noi oggi 
intendiamo, ma testo da leggersi) egidiana  attribuita a frate Leone, lo si definisce come 
homo idiota et sine letteris, rusticus et simplex, riecheggiando Francesco che si presenta 
in un suo scritto come idiota et ignorans.
La prima parte della vita da religioso lo vede viaggiare nella Marca di Ancona con 
Francesco (1208), per poi dirigersi verso Santiago di Compostela, sempre a piedi. Con 
Francesco e i compagni primi frati si reca dal papa Innocenzo III per la prima appro-
vazione orale del loro modo di vivere. Negli anni successivi si muove con una certa li-
bertà in Italia del Nord, in Puglia e in terra Santa. Assiste Francesco morente nel 1226. 
Da allora vive nell’eremo di Monteripido presso Perugia, fino alla morte.
Attorno al 1224 Francesco inviò Egidio all’eremo di Favarone, sempre a Perugia, ove 
soggiornò per anni e qui iniziò la svolta che lo porterà, pur rimanendo un uomo di 
lavoro manuale, alla dimensione mistica e contemplativa.
Dopo la morte cominciarono a girare raccolte di suoi dicta, o detti, in italiano, espres-
sione di un’esperienza concreta del rapporto intimo con Gesù Cristo. Rappresentano 
la semplicità della prima generazione francescana, prima che gli sviluppi storici tra-
sformino l’ordine con l’arrivo massiccio dei chierici, che porteranno a una caratteriz-
zazione più clericale e intellettuale dell’ordine. Ne parleremo quando affronteremo S. 
Bonaventura.
A partire dall’inverno del 1226 ha delle visioni divine che lo cambiano profondamente, 
vivendo in solitudine, digiuno, a Monteripido fino alla morte. I dicta si rifanno, dal 
punto di vista letterario, ai detti dei padri del deserto (Egitto, Sinai, Palestina, II-V sec. 
d.C.). Sono brevi testi sapienziali ed edificanti, che per la loro brevità si imprimono e 
imparano a memoria, parole più da meditare e praticare che insegnamenti intellettuali. 
I detti si possono pure avvicinare alle ammonizioni di Francesco, testi con un’evidente 
semplicità di discorso.
Fondamentale nella vita di Egidio, come narra la vita stesa da Frate Leone, è il cambia-



La Regina del Garda14 15La Regina del Garda

mento che si attua a partire dall’ottobre 1226, pochi giorni dopo la morte di Francesco. 
Egidio ebbe una rivelazione a Cetona: Francesco gli apparve in sogno dicendogli di 
“guardare in se’”. Poco prima di Natale dello stesso anno gli apparve il Signore. Inizia-
no i rapimenti mistici, tanto che viene preso in giro dalla gente e i ragazzini di Perugia 
gli dicevano “Paradiso paradiso” per vederlo andare in estasi. Sia vero o no, conta che 
come in Francesco la dimensione del rapporto intimo con Dio diviene esistenziale. Di 
Francesco, Tommaso da Celano diceva che non era più un uomo che pregava, ma un 
uomo fatto preghiera. IN Egidio il guardare in se’ richiama ciò che già diceva Sant’A-
gostino: ti cercavo fuori di me Signore, e tu eri in me più interiore a me stesso di quanto 
fossi io.
I detti sono organizzati attorno a 33 argomenti. Come scritto sopra sono spesso brevi 
e comunque all’apparenza semplici, ma richiudono una sapienza esperienziale. Si pro-
pongono alcuni passi tratti da alcuni argomenti

1. Le grazie, le virtù e i vizi
“Beato chi si comporta bene con gli altri e non desidera che gli altri si comportino bene 
con  lui. Ma queste cose sono grandi e gli sciocchi non riescono a capirle.”
Appare qui la sottile pretesa, che è vana gloria, di ricevere lodi per il bene compiuto, 
quindi la centralità egoistica del proprio io. Notare che Egidio chiama sciocchi quelli 
che non capiscono ciò, mentre noi siamo portati a considerare sciocchi quelli che rea-
lizzano la beatitudine. Risuonano le parole di Paolo in 1 Cor. 1,18-25: “la parola della 
croce infatti è stoltezza per quelli che si perdono, ma per quelli che si salvano, ossia per 
noi, è potenza di Dio (…) dov’è il sapiente? Dov’è il dotto? Dov’è il sottile ragionatore di 
questo mondo? Dio non ha forse dimostrata stolta la sapienza del mondo? (…) mentre 
i giudei chiedono i segni e i greci cercano la sapienza, noi invece annunciamo Cristo 
crocefisso: scandalo per i giudei e stoltezza per i pagani (…) infatti ciò che è stoltezza di 
Dio è più sapiente degli uomini, e ciò che è debolezza di Dio è più forte degli uomini”.
“Le cose più sbeffate e trascurate dalla gente del mondo, quelle sono tenute in grande 
onore da Dio e dai suoi Santi. Le cose che più sono amate, abbracciate, riverite dalla 
gente del mondo, quelle sono più odiate, trascurate, sprezzate da Dio e dai suoi Santi. 
La gente odia tutto ciò che deve essere amato e ama tutto ciò che deve essere odiato”
Si osservi la netta contrapposizione tra mondo e Dio. Il termine mondo in questo caso 
non è inteso come la realtà creatura di Dio, ma come la dimensione che rifiuta Dio. 
Troviamo qualcosa di simile nel prologo del Vangelo di Giovanni: “veniva nel mondo 
la luce vera, quella che illumina ogni uomo. Era nel mondo e il mondo è stato fatto per 
mezzo di Lui, eppure il mondo non lo ha riconosciuto”. Gv. 1, 9-10.

2. La fede
“Tutti i sapienti e i santi antichi, di questo tempo e di quello a venire hanno parlato o 
parleranno di Dio. Tuttavia non hanno detto né diranno mai di Lui, a paragone di ciò 
che è veramente se non quanto è la punta di un ago a paragone del cielo e della terra 
e di tutte le creature che sono contenute in essi. Difatti tutta la sacra Scrittura parla a 
noi quasi con rotte voci infantili, come fa la madre col bambino, perché questi non sa 
intendere in altro modo le parole”.

In termini semplici Egidio introduce la dimensione “apofatica” di Dio, ovvero l’im-
possibilità per l’uomo di esprimerlo in parole, concetti o immagini. Interessante come 
la stessa scrittura sia considerata un balbettio, un venire incontro di Dio alla nostra 
capacità di comprenderlo.
“Perciò un peccatore non deve mai disperare della misericordia di Dio, fin tanto che 
vive. Non si trova quasi mai un tronco così ruvido e nocchieruto che gli uomini non 
lo possano sgrossare, spianare e lavorare. Molto più non esiste nel mondo un così gran 
peccatore che Dio non lo possa ornare di grazia e di virtù”.
Pensiamo al  pubblicano, o alla donna che unse i piedi di Gesù o al ladrone pentito sulla 
croce; interessante come sia fondamentale sentirsi peccatore; Gesù può morire per tutti 
ma se non muore per me, cioè io non sento di essere bisognoso di salvezza, liberandomi 
della mia pretesa di auto-giustificarmi, la redenzione in me è vana.

13. La contemplazione.
Una volta frate Egidio domandò a un frate: “Cosa dicono questi gran dottori che sia la 
contemplazione?” Quegli disse: “Per parte mia non lo so”. Ed egli: “Vuoi che ti dica ciò 
che me ne pare?”. E il frate: “Dillo”. Parlò il beato frate Egidio: “Contemplazione ha 
sette gradi: fuoco, unzione, estasi, contemplazione, gusto, quiete, gloria. Per fuoco in-
tendo una sorta di luce, la quale appare prima a rischiarare l’anima. Sottentra l’unzione 
del profumo spirituale, da qui viene una specie di  meraviglioso odore, ricordato nel 
Cantico: “dietro il profumo dei tuoi unguenti”, con quel che segue (Ct 1,3). Poi l’estasi: 
l’anima con tutto il profumo è rapita e tratta fuori dalla carne. Succede la contempla-
zione, poiché l’anima, a quel modo disincarnata, contempla con mirabile chiarezza 
Dio. Viene quindi il gusto, che è quella meravigliosa dolcezza provata dall’anima nella 
contemplazione. Di essa canta il salmo: “Gustate e vedete”, con ciò che segue (Salmo 
33,9). Sussegue la quiete, quando l’anima, gustata quella dolcezza spirituale, in essa si 
distende. E alla fine appare nell’anima la gloria, poiché in tanta pace essa si riveste di 
pompa e si colma di immensa allegrezza. Il salmo appunto canta: “Sarò sazio quando 
si scoprirà la tua gloria” (Salmo,16,15)
Due osservazioni: l’utilizzo da parte di Egidio del Cantico dei Cantici, testo biblico fon-
damentale fin dall’antichità cristiana per rappresentare il rapporto tra l’anima e Dio/
Verbo/Cristo e il secondo luogo le conoscenze bibliche per assonanza. Inoltre si osservi 
il tentativo di descrivere il cammino che compie il contemplativo (per inciso utilizzo 
mistico e contemplativo come sinonimo), cosa che sarà comune in tutti i mistici quando 
presenteranno la loro esperienza ascetico/mistica. Faccio notare che ovviamente, le 
parole di Egidio non dicono niente a chi non abbia almeno in parte sperimentato tale 
situazioni, non più di quanto un sano capisca il dolore o uno che non ama non capisca 
l’innamoramento.
Torneremo sulla questione di come il linguaggio del mistico/contemplativo oscilli fra 
il silenzio sulla sua esperienza, ritenendolo inesprimibile, e la logorrea nel dirla, preso 
dalla passione di cercare di trasmettere il suo vissuto.

Prof. Stefano Rusalen



La Regina del Garda16 17La Regina del Garda

Introduzione al 
Cantico delle Creature
Il Cantico di frate sole o Lodi delle Creature o ancora Lode del Signore per le sue creature, sa-

rebbe stato composto nella primavera del 1225. Il Cantico insieme all’Audite poverel-
le sono gli unici testi scritti da Francesco d’Assisi giunti a noi nella sua lingua popolare: 
il volgare umbro, che precederà l’Italiano. Nei versetti sono presenti frequenti latinismi 
(multo, sostenta, secunda). Il volgare come il “ka” con valore di quoniam, “poiché”; la 
“u” terminale di Altissimu, nullu, dignu… Abbondanti sono gli aggettivi raggruppati 
a gruppi di tre, due, quattro: bellu e radiante; clarite e preziose e belle; multo utile et 
humile e pretiosa e casta”, che traducono lo stile immediato del santo di cogliere in ogni 
creatura la multiforme bellezza di Dio. 
	 Il testo non è stato scritto direttamente dall’autore ma trascritto fedelmente da un 
copiatore. La stesura del testo nasce dopo una notte tormentata da sofferenze fisiche e 
spirituali. Francesco era già da tempo cieco tanto da non sopportare la luce del giorno e 
costretto a vivere all’oscurità dentro una celletta di stuoie costruita per lui. Francesco di 
fatto descrive la bellezza delle creature quando non le vede più. Dopo una notte turbata 
da inauditi tormenti, egli venne consolato dal Signore nella promessa divina della sal-
vezza: «Rallegrati e giubila pienamente nelle tue infermità e tribolazioni; d’ora in poi 
vivi nella serenità, come se tu fossi già nel mio regno». Edificato nello spirito volle scri-
vere il Cantico per edificare altri fratelli e so-
relle che si trovavano a vivere come lui: “Vo-
glio, quindi, a lode di lui e a mia consolazione 
e per edificazione del prossimo, comporre una 
nuova lauda del Signore riguardo alle sue cre-
ature. […] E postosi a sedere, si concentrò a 
riflettere e poi disse: «Altissimo, onnipotente, 
bon Segnore…» E vi fece sopra la melodia, 
che insegnò ai suoi compagni” (CAss 83:FF 
1615). 
	 Il corpo del testo presenta due parti: la pri-
ma è dedicata alle creature del cosmo descritte in modo discendente rispetto all’osser-
vatore: dalle più luminose e alte sfere celesti, il sole, alla più bassa e vicina all’uomo, la 
Terra (vv. 5-20). In esse vi sono presenti i quattro elementi naturali (Aria, Acqua, Fuoco 
e Terra). La seconda è dedicata alle situazioni di vita concretamente umane (vv. 23-
29), che riportano situazioni quali il perdono, l’infermità, la tribolazione, la pace e la 
morte, che vissuta nella volontà del Signore, diventa viatico di una pienezza di vita. Le 
creature sono chiamate “frate” o “sora” fratello o sorella. Questa caratteristica diventa 
rara negli scritti di autori spirituali e rimanda al passaggio dal dominio dell’uomo sul 
creato, al legame di parità che esiste tra fratelli e sorelle. Inoltre le creature sono pre-

sentate nelle loro caratteristiche peculiari come la bellezza, l’utilità, la bontà. Spicca su 
tutti il rimando di ciascuna a essere significazione, cioè un rimando a Dio. Seppure gli 
appellativi fraterni di fratello e sorella dovrebbero essere riservati agli uomini e donne 
immagine e somiglianza di Dio, Francesco li estende a ogni creatura che vive con noi 
la condizione di fragilità, dipendenza e di grandezza come riconoscimento dell’unico 
Creatore a cui si eleva la lode. (cfr. C. VAIANI, Storia e teologia dell’esperienza spiri-
tuale di Francesco d’Assisi, EBF, 2013, p 378).
	 Le creature sono disposte a coppie in alternanza tra maschile e femminile: sole e luna, 
vento e acqua, fuoco e terra. Questa ripresa si rifà sicuramente alla pagina dell’Ec-
clesiastico (42,23.25-26) che dice: “Quanto sono amabili le tue opere […] tutte sono a 
coppia, una di fronte all’altra, egli non ha fatto nulla di incompleto, l’una conferma i 
meriti dell’altra, chi si sazierà nel contemplare la sua gloria?”.
	 Molti critici hanno discusso sul significato da attribuire alla preposizione “per” se 
conferirgli una connessione causale o strumentale. Nel primo caso si loda Dio a mo-
tivo delle creature, nel secondo per mezzo delle creature. Ci sembra che i due sensi si 
alternino, così come Dio ci illumina per mezzo del sole “allumini noi per lui”(strumen-
tale), mentre suscita in noi il perdono che porteremo al fratello - sorella - “per lo Tuo 
amore” (causale). Inoltre nella preposizione “cum” (con) presente nel testo si alternano 
i due significati. Se il ritornello iniziale è: “Laudato sie mi’ Signore cum (per mezzo o 
in unione con) tutte le tue creature”, quello successivo diventa: “Laudato sii mi Signore 
per”. Questo ci permette di vedere una circolarità della lode: l’uomo loda il Creatore 
con e per le creature, si inserisce nel loro canto corale in una grande azione liturgica 
attratto dalla consapevolezza di essere incapace di lodare Dio e bisognoso di aiuto (dal 
basso verso l’alto), come lo loda a motivo della bellezza, gratuità e bontà con il quale 
Dio si dona all’uomo attraverso le creature (dall’alto verso il basso) toccandogli il cuore 
con la loro presenza, come con un plettro. Questa circolarità fa si che tutto provenga da 
Dio attraverso le creature e tutto ritorni a Lui per mezzo di esse, ed è tipica della spiri-
tualità del santo intesa come “restituzione” dei suoi doni. Essa inoltre ci permette di non 
soffermarci troppo sulla nostra indegnità, né al dono delle creature che distoglierebbero 
dal vero fine di lodare, benedire, ringraziare e servire il Signore (v 32), al quale solo va 
la lode.
	 Il Cantico è inserito dentro un itinerario il cui inizio è dato dall’invito alla lode: 
“Lodate e benedite” ripreso alla fine con un uditorio al plurale di chi lo sta ascoltan-
do: “Laudate e benedicite” con l’aggiunta del “servite” (v 33). Non basta ascoltare il 
Cantico nella bella melodia cantata allora dai fraticelli, ma dobbiamo anche servire il 
Signore con umiltà diventando custodi dei fratelli e sorelle.

Padre Lorenzo Assolani



La Regina del Garda18 19La Regina del Garda

Concerto di presentazione del nuovo Inno del Santuario
In questi mesi sono stati molti gli avvenimenti vissuti nel Santuario del Frassino e ne 
documentiamo alcuni.
Il Concerto per presentare il nuovo Inno del Santuario, con la Musica compo-
sta dal maestro Giuseppe Liberto su testo di Carmelo Mezzasalma, e che pubblichiamo 
sotto accompagnato dalla Lectio Magistralis tenuta per l’occasione da Mons. Giuseppe 
Liberto. Il concerto è stato eseguito dai “Solisti del Coro Città di Piazzola sul Brenta” 
e dal “Coro Carlo Maria Giulini”, in memoria del Prof. Luigi Fedele e del figlio Dr. 
Francesco Fedele.

&
?

b

b

42

42

œ œ œ œœ œ œ œ
‰ jœ œ œ˙

Moderatamente q = 68

œ œ‰ Jœ œ œ
œ œ œ œ˙

œ œ œ œœ œ œ œ
œ œœ œ œ

‰̇ Jœ œ œ
œ œ œ œn˙

&

&
?

b

b

b

..

..

.. 43

43

43

5 Œ .Jœ rœ
O Ma

œ .œ œœ Œ
œ Œœ

Rit. œ Jœ jœ
ri a, Ma

œ œ œœ œ œ
œ œœ œ œ

Jœ jœ Jœ Jœ
don na sei del

œ œ œ œœ œ œ
œ œ œ œ˙

Jœ jœ œ
Fras si no

œ œ œœ œ œ
œ̇ œ œ

- - - - - -

,

&

&
?

b

b

b

43

43

43

42

42

42

43

43

43

42

42

42

43

43

43

9 œ jœ jœ jœ jœ
tu, Fi glia di Dio

œ œ œ œ œœ œ œ œ
.œ jœ œnœ# ˙

œ œ œ
Pa dre,

œ œ œœ œ œ
œ œ œ œœ œ œ

œ jœ jœ Jœ jœ
tu, Ma dre di Dio

œ œ œ œ œœ œ œ œ
œ œ œœ .œ Jœ

œ œ œ
Fi glio,

œ œ œœ œ œ
œ œ œ œœ œ œ

- - - -

&

&
?

b

b

b

43

43

43

42

42

42

13 œ jœ Jœ Jœ jœ
tu, spo sa nel lo

œ œ œ œ œœ œ œ œ
œ œ œœ œ œ œ œ

Jœ Jœ œ
Spi ri to,

œ œ œœ œ# œ
œ̇ œ œ œn

œ œ Jœ jœ
pre ga per

œ œ œ œœ œ
œ œ œœ œ œ

œ œ
no

œ œ.œ Jœjœ œ jœœ œ œ œ

i̇.

œ̇ œ œ
œ œ œ˙

- - - - - -

U

U

 M. Giuseppe Liberto
 

©Santuario Madonna del Frassino - Peschiera del Garda (VR)
Trascrizione a cura di Matteo Ballisti

 T. Carmelo Mezzasalma

INNO ALLA MADONNA DEL FRASSINO

&

&
?

b

b

b

18 jœ jœ jœ jœ
1.!U mi le ed

œ œ œ œœ œ œ
œ œ œ œ.œ Jœ

Strofa œ œ œ
al ta

œ œ œœ œ œ
.œ jœ.œ Jœ

Jœ jœ Jœ Jœ
più che cre a

œ œ œ œ.œ Jœ
.œ jœœ œ# œ

œ œ
tu ra

œ œœ œ œ
œ œn œœn œ

- - - - - -

,

&

&
?

b

b

b

22 jœ Jœ jœ jœ
fio re sei per

œ œ œ œœ œ
œ œ#œ œ œ

œ œ œ
no i

œ œ œœ œ œ
œ œnœ œ

Jœ Jœ Jœ jœ
di poe sia di

œ œ œ œœ œ
.œ jœœ œ œ

œ œ œ
vi na.

œ œ œœ œ œ œ
œ œ œ˙

- -- -

,

&

&
?

b

b

b

26 jœ jœ jœ jœ
Tu hai scel to!il

œ œ œ œœ œ
œ# œ œœ œ

œ œ œ
luo go

œ œ œœ# œ
œ œœ œ

jœ jœ jœ jœ
del fio ri to

œ œ œ œœ œn œ œ
œ œ œ œœ œ œ œ

Jœ Jœ œ
fras si no,

œ œ œœ œ œ
œ œœ œ œ

jœ jœ jœ jœ
sve la ti per

œ œ œ œ.œ Jœ
œ œ œ œœ œ œ œ

- - - - - - --

,

&

&
?

b

b

b

31 œ œ
sem pre

œ œœ œ œ
œ œœ œ

jœ jœ jœ jœ
nel tuo luo go

œ œ œ œœ# œ
˙œ œ œ œ

œ œ
san to.

œ œœ œn
œ œœn œ

Jœ Jœ jœ Jœ
Ma dre!Im ma co

œ œ œ œ
Jœ œ Jœ
œ œ
Jœ œ Jœ

- - - - - - -

,

2

Giubileo e Homo Viator
Nel Medioevo si conia l’espressione homo viator per indicare 

la condizione esistenziale dell’uomo come viandante, sia nel 
senso fisico, che spirituale, che come metafora del divenire della 
condizione umana, in attesa della patria.
Un esempio può essere trovato nel Salve Regina: per ben due volte 
si parla di esilio in questa valle di lacrime e di vedere Gesù dopo questo esilio.
All’inizio della sua prima lettera Pietro si rivolge ai fedeli “che vivono come stranieri… 
dispersi” (I^ p.t. 1,1); letteralmente fedeli è “stranieri eletti” e dispersi è “della diaspora”.
Ritorna il tema in I^ Pietro 2,11: “carissimi io vi esorto come stranieri e pellegrini”; 
pellegrini rende il termine greco paroikous da cui sembra derivi parrocchia. Dal punto 
di vista etimologico quindi la parrocchia non è un territorio in cui risiede una comunità 
intorno ad un luogo di culto, è invece la comunità di fede che vive in questo mondo 
come straniera, pellegrina, in quanto ha una patria diversa a cui tendere.
Senza continuare l’argomento che ci porterebbe a una valutazione d’insieme del cri-
stianesimo come attesa/compimento del regno dei cieli, traggo alcune riflessioni sulla 
modalità con cui vivere il giubileo: è un tempo di grazia ove si sperimenta la miseri-
cordia di Dio nel cammino dell’esistenza.  Non è una semplice camminata, escursione 
o viaggio simil turistico. Non è neppure un do ut des (dare per ricevere) dove ci si 
conquista il merito dell’indulgenza. E’ una dimensione costante del vivere cristiano, 
che si cristallizza in momenti e luoghi particolari (le mete del pellegrinaggio) ma che 
informa tutto il nostro vivere da cristiani. Ci sarebbe molto da riflettere su quanto nel 
nostro vivere abbiamo la consapevolezza di essere risorti con Cristo e quindi desiderare 
le cose di lassù, che non sono il paradiso ma l’unione con la misericordia di Dio, che è 
anticipata nell’”anno di grazia”, anno che non è solo temporale ma fa parte “dell’oggi 
di Dio” in cui viviamo.
Fondamentale nell’essere viandanti è la speranza della meta da raggiungere, non inteso 
come stato soggettivo ma come certezza della fede.
Parlando di Giubileo della Speranza si potrebbero citare parecchi testi neotestamenta-
ri, ma concludo sempre dalla prima lettera di Pietro (I^ P.t. 1,13-16.21): “perciò, cingen-
do i fianchi della vostra mente e restando sobri, ponete tutta la vostra speranza in quella 
grazia che vi sarà data quando Gesù Cristo si manifesterà. Come figli obbedienti, non 
conformatevi ai desideri di un tempo, quando eravate nell’ignoranza, ma, come il San-
to che vi ha chiamati, diventate santi anche voi in tutta la vostra condotta. Poichè sta 
scritto: sarete santi perché io sono Santo… E voi per opera sua (di Gesù) credete in Dio, 
che lo ha resuscitato dai morti e gli ha dato gloria, in modo che la vostra fede e la vostra 
speranza siano rivolte a Dio”.

Prof. Stefano Rusalen

Vita del Santuario



La Regina del Garda20 21La Regina del Garda

&

&
?

b

b

b

..

..

..35 œ œ œ
la ta

œ œ œœ œ œ
œ œ œœ œ

Jœ jœ jœ jœ
re sta ac can to a

œ œ œ œ˙
œ œ œœ œ œ

œ œ
no

œ œœ œ œ œ
œ œ œnœ œ œ

rall.

œ .Jœ rœ
i! O Ma

œ .œ œœ Œ
œ Œœ

a tempo

Rit.

- - - --

U , 3

2) Sole dell’aurora mostraci il tuo Figlio,
    luce di speranza splendi su di noi
    per portare Cristo col tuo stesso amore.
    Umile e silente serva del Signore
    Vergine beata resta accanto a noi!

3) Tu, fragrante Fiore figlia dell’Amore,
     fiore di rugiada sei del Santo Spirito.
     Se tu doni a noi l’alito di fede
     con il nostro canto fiorirà il sorriso.
     Madre Tuttasanta resta accanto a noi!

4) Tu sei nostra Madre, unica Regina,
     sulla via soave del tuo grande amore
     offri a noi tuoi figli le divine grazie
     e il tuo Figlio Cristo sempre sarà nostro.
     Dolce Mediatrice resta accanto a noi!

5) Vergine gloriosa noi ti invochiamo,
     apri il nostro cuore con il tuo di Madre.
     Tu che ci hai offerto Cristo Salvatore
     donaci la gioia d’essere con te.
     Madre della Chiesa resta accanto a noi! 

&
?

b

b

42

42

œ œ œ œœ œ œ œ
‰ jœ œ œ˙

Moderatamente q = 68

œ œ‰ Jœ œ œ
œ œ œ œ˙

œ œ œ œœ œ œ œ
œ œœ œ œ

‰̇ Jœ œ œ
œ œ œ œn˙

&

&
?

b

b

b

..

..

.. 43

43

43

5 Œ .Jœ rœ
O Ma

œ .œ œœ Œ
œ Œœ

Rit. œ Jœ jœ
ri a, Ma

œ œ œœ œ œ
œ œœ œ œ

Jœ jœ Jœ Jœ
don na sei del

œ œ œ œœ œ œ
œ œ œ œ˙

Jœ jœ œ
Fras si no

œ œ œœ œ œ
œ̇ œ œ

- - - - - -

,

&

&
?

b

b

b

43

43

43

42

42

42

43

43

43

42

42

42

43

43

43

9 œ jœ jœ jœ jœ
tu, Fi glia di Dio

œ œ œ œ œœ œ œ œ
.œ jœ œnœ# ˙

œ œ œ
Pa dre,

œ œ œœ œ œ
œ œ œ œœ œ œ

œ jœ jœ Jœ jœ
tu, Ma dre di Dio

œ œ œ œ œœ œ œ œ
œ œ œœ .œ Jœ

œ œ œ
Fi glio,

œ œ œœ œ œ
œ œ œ œœ œ œ

- - - -

&

&
?

b

b

b

43

43

43

42

42

42

13 œ jœ Jœ Jœ jœ
tu, spo sa nel lo

œ œ œ œ œœ œ œ œ
œ œ œœ œ œ œ œ

Jœ Jœ œ
Spi ri to,

œ œ œœ œ# œ
œ̇ œ œ œn

œ œ Jœ jœ
pre ga per

œ œ œ œœ œ
œ œ œœ œ œ

œ œ
no

œ œ.œ Jœjœ œ jœœ œ œ œ

i̇.

œ̇ œ œ
œ œ œ˙

- - - - - -

U

U

 M. Giuseppe Liberto
 

©Santuario Madonna del Frassino - Peschiera del Garda (VR)
Trascrizione a cura di Matteo Ballisti

 T. Carmelo Mezzasalma

INNO ALLA MADONNA DEL FRASSINO

&

&
?

b

b

b

18 jœ jœ jœ jœ
1.!U mi le ed

œ œ œ œœ œ œ
œ œ œ œ.œ Jœ

Strofa œ œ œ
al ta

œ œ œœ œ œ
.œ jœ.œ Jœ

Jœ jœ Jœ Jœ
più che cre a

œ œ œ œ.œ Jœ
.œ jœœ œ# œ

œ œ
tu ra

œ œœ œ œ
œ œn œœn œ

- - - - - -

,

&

&
?

b

b

b

22 jœ Jœ jœ jœ
fio re sei per

œ œ œ œœ œ
œ œ#œ œ œ

œ œ œ
no i

œ œ œœ œ œ
œ œnœ œ

Jœ Jœ Jœ jœ
di poe sia di

œ œ œ œœ œ
.œ jœœ œ œ

œ œ œ
vi na.

œ œ œœ œ œ œ
œ œ œ˙

- -- -

,

&

&
?

b

b

b

26 jœ jœ jœ jœ
Tu hai scel to!il

œ œ œ œœ œ
œ# œ œœ œ

œ œ œ
luo go

œ œ œœ# œ
œ œœ œ

jœ jœ jœ jœ
del fio ri to

œ œ œ œœ œn œ œ
œ œ œ œœ œ œ œ

Jœ Jœ œ
fras si no,

œ œ œœ œ œ
œ œœ œ œ

jœ jœ jœ jœ
sve la ti per

œ œ œ œ.œ Jœ
œ œ œ œœ œ œ œ

- - - - - - --

,

&

&
?

b

b

b

31 œ œ
sem pre

œ œœ œ œ
œ œœ œ

jœ jœ jœ jœ
nel tuo luo go

œ œ œ œœ# œ
˙œ œ œ œ

œ œ
san to.

œ œœ œn
œ œœn œ

Jœ Jœ jœ Jœ
Ma dre!Im ma co

œ œ œ œ
Jœ œ Jœ
œ œ
Jœ œ Jœ

- - - - - - -

,

2

&

&
?

b

b

b

..

..

..35 œ œ œ
la ta

œ œ œœ œ œ
œ œ œœ œ

Jœ jœ jœ jœ
re sta!ac can to!a

œ œ œ œ˙
œ œ œœ œ œ

œ œ
no

œ œœ œ œ œ
œ œ œnœ œ œ

rall.

œ .Jœ rœ
i! O Ma

œ .œ œœ Œ
œ Œœ

a tempo

Rit.

- - - --

U , 3

2) Sole dell’aurora mostraci il tuo Figlio,
    luce di speranza splendi su di noi
    per portare Cristo col tuo stesso amore.
    Umile e silente serva del Signore
    Vergine beata resta accanto a noi!

3) Tu, fragrante Fiore figlia dell’Amore,
     fiore di rugiada sei del Santo Spirito.
     Se tu doni a noi l’alito di fede
     con il nostro canto fiorirà il sorriso.
     Madre Tuttasanta resta accanto a noi!

4) Tu sei nostra Madre, unica Regina,
     sulla via soave del tuo grande amore
     offri a noi tuoi figli le divine grazie
     e il tuo Figlio Cristo sempre sarà nostro.
     Dolce Mediatrice resta accanto a noi!

5) Vergine gloriosa noi ti invochiamo,
     apri il nostro cuore con il tuo di Madre.
     Tu che ci hai offerto Cristo Salvatore
     donaci la gioia d’essere con te.
     Madre della Chiesa resta accanto a noi! 

Vita del Santuario Vita del Santuario



La Regina del Garda22 23La Regina del Garda

Maria Di Nazaret,  
La Donna Del Magnificat

Chi sei Maria di Nazareth: Vergine Madre, figlia del tuo Figlio, umile ed alta più che creatura? 
Sei il sogno di Dio sbocciato nel mondo! In te si riposa il suo sguardo di Luce! In Maria, infat-

ti, è realizzato il sogno di bellezza e d’amore che Dio, sin dall’eternità, custodiva nel suo 
cuore. Lo sguardo di Dio, fonte di luce e di gioia, si pone sulla Vergine di Nazareth, vi si 
compiace e vi si diffonde la pienezza della sua benevolenza: Rallegrati, piena di grazia: 
il Signore è con te…Non temere, Maria, perché hai trovato grazia presso Dio (Lc 1, 28. 
30). In Maria, non è soltanto l’attesa, ma è la sorpresa della sua risposta che scende a 
colmare l’attesa, e la speranza dell’uomo s’incontra con l’intervento di Dio. 

Chi è Maria di Nazareth? 

E’ il canto più sublime di Dio,
la benedetta e la beata perché ha creduto,

ed è diventata modello di fede.
Maria di Nazareth è la risposta dell’amore di Dio al peccato dell’uomo,

la realtà e la speranza dell’ultimo giorno dell’umanità.
E’ la ragazza in preghiera col cuore di madre  
che, in ascolto di Dio, si fa cammino di fede 

partecipando, con potere decisionale, alla scelta della salvezza.
La Vergine Maria non rimane chiusa in sé stessa, nel suo privato,
perché offre il suo Ecce e il suo Fiat all’Incarnazione del Verbo.
Nelle mani dello Spirito si fa accettazione completa e radicale,

disponibilità entusiasta e assoluta.
Al volere del suo Signore e Salvatore,

accoglie il Mistero facendosi serva del Mistero.
Dopo l’annuncio dell’Angelo, 

la Vergine Madre, corre ansimante dall’amata cugina Elisabetta.
Col cuore pulsante, la incontra sull’uscio di casa.

Si baciano i due grembi in ostensione di Vita!
Barcollano le due madri nell’abbraccio a festa!

Invase dallo Spirito,
 esultano insieme e magnificano il Signore.
Anche il Profeta nel grembo della Sfiorita,

incontrando il Messia, danzò di gioia!

	 L’Angelo Gabriele, dopo che rivela a Maria il mistero della sua maternità per opera 

dello Spirito Santo, aggiunge un segno che lei non chiede, ma sul quale potrà costatare 
la veridicità che la gravidanza di Elisabetta, sterile e vecchia, è giunta al sesto mese. 
	 San Luca dipinge così la Visitazione di Maria alla cugina Elisabetta: In quei giorni 
Maria si mise in viaggio verso la montagna e raggiunse in fretta una città di Giuda. 
(cf 1, 39-56). Ain-Karim è la città situata in un’area riposante a 6 km a ovest di Geru-
salemme, antico territorio in cui si trovano le radici d’Israele. Maria affronta il lungo 
viaggio disagiato non per fare una visita di convenienza alla cugina o per verificare 
se il segno che le ha dato l’angelo Gabriele è vero, ma per adempiere il volere divino e 
parteciparle l’evento straordinario. Quello di Maria è il primo viaggio missionario di 
Gesù: Lei è la prima missionaria del Vangelo. L’incontro tra le due madri è in funzione 
dei due figli che portano in grembo: Giovanni Battista e Gesù. Maria, prima portatrice 
del Nuovo Testamento, va incontro all’ultima portatrice dell’Antico Testamento e in 
Elisabetta, Israele si apre al Vangelo.
	 Invasa dallo Spirito, Elisabetta inneggia col cantico di benedizione e di beatitudine: 
Benedetta tu fra le donne e benedetto il frutto del tuo grembo! (Lc 1, 42). Essa celebra in 
Maria la madre del suo Signore e nel bambino che porta in grembo, il Messia. Il senso 
profondo della sua maternità è rivelato dall’incontro con la maternità della Madre del 
Signore che ha creduto: E beata colei che ha creduto nell’adempimento delle parole del 
Signore (Lc 1, 45). 
	 Quando l’amore invade il cuore, il respiro dell’anima si fa canto. Mentre l’Angelo la 
loda per essere la piena di grazia; mentre Elisabetta la loda per la sua elezione a Madre 
e per la sua fede nella Parola, Maria, in una sorta di rapimento, esplode nel cantico di 
lode e di rendimento di grazie che è il Magnificat (Lc 1, 46-55). La Vergine Madre, 
adorando, celebra il suo Signore nella sua bontà, nella sua potenza, nella sua misericor-
dia e diventa così il simbolo del terreno fecondo nel quale Dio riversa in noi i suoi doni 
e celebra le sue vittorie facendo fiorire le sue scelte d’amore. 
	 Il Magnificat è il Cantico più rivoluzionario di tutta storia dell’uomo. Non si tratta di 
una rivoluzione distruttiva come quella che fanno gli uomini senza Dio ma costruttiva, 
redentiva e ri-creativa. L’oggetto del Cantico è la salvezza, le altre cose non contano. 
Persino il suo caso personale, visto in prospettiva universale, è innestato nella storia 
della salvezza. Nel Fiat e nell’Ecce, Maria esprime il sovrano dono della grazia e la sua 
libertà e la sua disponibilità di fronte a Dio e per Dio. Il Magnificat è un mosaico di 
testi biblici perché tutte le frasi che lo compongono provengono dall’Antico Testamento. 
Il Cantico è una costruzione nuova fatta con pietre antiche, eppure l’insieme è nuovo, 
vivo e personale, palpitante ed esaltante.

Maria, profetizzando, canta se stessa come capolavoro di Dio: D’ora in poi tutte le 
generazioni mi chiameranno beata (Lc 1, 48). Il Credo della fede viva, l’Ecce della 
disponibilità umile e fiduciosa, il Fiat dell’accettazione piena ed entusiasta, fa sgorgare 
dal cuore di Maria questo sublime canto di gioia. La Vergine Madre, adorando celebra 
il suo Signore nella sua bontà, nella sua potenza e nella sua misericordia che Lei stessa 
sperimenta. 

Vita del Santuario Vita del Santuario



La Regina del Garda24 25La Regina del Garda

	 L’inizio del Magnificat è un luminoso e trepidante inno d’Offertorio in perfetta sin-
tonia con lo spirito del Padre nostro e delle Beatitudini. E’ un inno di rendimento di 
grazie in cui Maria, nella speranza dell’amore, attende senza pretese. La Vergine Ma-
dre attribuisce a Dio, Signore e Salvatore, tutto ciò che avviene in Lei, e si appoggia 
totalmente a Lui, il Dio possibile a cui nulla è impossibile. Il Magnificat è un Cantico 
sublime tra Solista e Coro. 
	 Nella prima parte Maria esplode in un grido d’incontenibile gioia e guarda se stessa 
come capolavoro di Dio. Lei è la serva ricolmata di grazia. Lei è la Vergine umile e 
povera che diventa Madre del Figlio di Dio. L’anima mia, il mio spirito, cioè, tutto il 
mio essere, magnifica ed esulta, cioè, rende grande e gioisce in modo straripante. 
	 Nel magnificare il Signore e nell’esultare in Dio, suo Salvatore, Maria ci insegna ad 
amare Dio e a lodarlo in canto per quello che è in sé: il Signore! e per quello che è per 
noi: il Salvatore! Poi Maria canta i tre attributi fondamentali di Dio: L’Onnipotenza, 
la Santità e la Misericordia. Dio usa la sua onnipotenza per compiere grandi cose: 
Creazione e Redenzione. Dio Onnipotente, il cui nome è Santo! Santità è perfezione 
assoluta e Bellezza infinita. Dio rivela la sua onnipotenza donando la sua Misericordia. 
	 Nell’opera della redenzione Maria è la Donna scelta dal Padre per realizzare l’inizio 
del nuovo mondo. La Vergine Immacolata diventa il luogo privilegiato dell’avvento di 
Dio nella carne umana. Ecco perché canta: d’ora in poi tutte le generazioni mi chiame-
ranno beata. E’ Beata perché, come “Madre del Signore” sperimenta le meraviglie di 
Dio in Lei che, da orante, vive il mistero delle origini della Chiesa, della quale è piena-
mente Madre. E’ Beata perché, come Serva del Signore contempla le grandi cose che si 
compiono in Lei celebrandole col canto di lode e di rendimento di grazie. Ecco perché 
la verginità si fa maternità e la Serva diventa Regina!
	 Nella seconda parte del Magnificat, il coro dei poveri celebra il settenario rivoluzio-
nario con cui Dio, attraverso le sue imprevedibili e imperscrutabili scelte, opera in noi e 
nella storia, sconvolgendo così i nostri criteri e i nostri piani: Ha spiegato la potenza del 
suo braccio. E in tre drammatici contrasti, Maria, canta la condotta di Dio sul mondo 
attraverso il ribaltamento delle sorti. Il contrasto tra gli orgogliosi e gli umili: Ha di-
sperso i superbi nei pensieri del loro cuore; tra i forti e i deboli: Ha rovesciato i potenti 
dai troni, ha innalzato gli umili; tra i ricchi e i poveri: Ha ricolmato di beni gli affamati, 
ha rimandato i ricchi a mani vuote. 
	 Poi, volgendo lo sguardo su Israele, inneggia alla fedeltà di Dio nei confronti del suo 
popolo: Ha soccorso Israele, suo servo, ricordandosi della sua misericordia. Risalendo 
ad Abramo, punto di partenza della storia d’Israele, Maria canta l’amore di Dio che si 
esprime attraverso la sua misericordia.  
	 Infine, lo sguardo di Maria parte da Abramo e arriva sino a Cristo e alla sua Chiesa: 
come aveva promesso ai nostri padri, ad Abramo e alla sua discendenza. Se la promes-
sa della salvezza è stata fatta per amore gratuito di misericordia, la sua realizzazione si 
compie attraverso la fedeltà. Dio si è mostrato fedele ad Abramo e alla sua discendenza 
nell’Incarnazione del Figlio. La nota che mette il punto fermo al Cantico è quel finale 

per sempre, che indica continuità ininterrotta senza termine di tempo. Le promesse di 
Dio, infatti, si realizzano in Cristo, per sempre. Dio è fedele ad Abramo: Israele secon-
do la carne. E’ fedele alla discendenza: Israele secondo lo Spirito che è la Chiesa. Maria 
è lì, al punto di passaggio tra Antico e Nuovo Testamento. 
	 Da quella poverissima camera di Nazareth, sino alle poverissime chiese o alle grandi 
cattedrali, la Chiesa di Cristo ha sempre cantato e continuerà a inneggiare a Maria 
con il Cantico del Magnificat. Ogni Santuario ha il suo repertorio mariano origina-
le. La Vergine Madre è sempre cantata dai credenti come persona viva e materna, 
glorificata in cielo e invocata dai suoi figli sulla terra. Il cristiano dunque deve essere 
“Mariaforme”. Ogni canto di lode, di benedizione e di rendimento di grazie, bisogna 
attualizzarlo con Maria: Lei, la tympanistria nostra, come la definisce sant’Agostino. 
Lei, la modulatrice di soavi armonie come la canta san Bernardo. Lei, la sapientissima 
sovrana maestra di musica come la inneggia suor Isabella. Lei, testimone attiva, model-
lo dell’umanità restituita alla salvezza e alla comunione con la Trinità:

O Maria, Madonna sei  
del Frassino!
Tu, Figlia di Dio Padre,
Tu, Madre di Dio Figlio,
Tu, Sposa nello Spirito,
prega per noi.

E ora, nel silenzio orante,  
con l’ascolto del cuore,  
uniamoci a Lei con  
il canto del suo Magnificat.

Giuseppe Liberto

Concerto mariano  
nel Santuario del Frassino

3 maggio 2025 

Vita del Santuario Vita del Santuario



La Regina del Garda26

Altro avvenimento importante: il giubileo dei Sacerdoti del Vicariato Lago Vero-
nese - Caprino celebrato l’11 maggio in occasione del 515° anniversario dell’apparizio-
ne della Madonna del Frassino, e presieduto dal nostro Vescovo di Verona Domenico 
Pompili, del quale pubblichiamo sotto l’omelia che ha tenuto in quel giorno.

Pellegrinaggio giubilare al Frassino
(At 13,14.43-52; Sal 99; Ap 7,9.14b17; Gv 10,27-30)

“Le mie pecore ascoltano la mia voce e io le conosco”. Per quanto l’immagine del 
buon pastore possa apparire fuori tempo ed eccessivamente ingenua, in realtà è una 
metafora che scatena la reazione degli avversari del Maestro che di lì a poco decidono 
di eliminarlo fisicamente. Cosa si nasconde di così eversivo dietro parole all’apparenza 
così bucoliche?
Innanzitutto, Gesù definisce suoi coloro che “ascoltano la mia voce”. Questo è l’atteg-
giamento di chi crede: riesce a credere solo chi sa ascoltare. Ascoltare, beninteso, è 
molto più che sentire. Significa riconoscere colui che parla dalla sua voce, dal suo tim-
bro particolare. E ciò richiede impegno e fatica, come quando si apprende una lingua 
straniera dove ciò che viene prima non è parlare, ma appunto ascoltare. Oggi si ascolta 
tanto o poco? Tantissimo se pensiamo a come siamo spiati dai nuovi linguaggi digitali. 
Pochissimo se pensiamo che ascoltare si fa non con le orecchie… da mercante, ma con 
le orecchie del cuore. Imparare ad ascoltare è decisivo. Con gli occhi siamo noi che en-
triamo nella realtà. Con le orecchie è la realtà che entra dentro di noi. Quanto tempo 
dedichiamo all’ascolto? Non solo della musica, ma dei genitori, degli amici, di Dio? So 
decentrarmi facendo spazio all’altro con disinteresse?
La seconda azione che Gesù presenta come propria dei suoi consiste nel verbo seguire: 
“mi seguono”. Solo quando hai ascoltato, cioè conosciuto qualcuno, puoi avere la forza 
di stargli dietro. Come quando ci si innamora e si fanno cose impossibili se non fosse 
per il sentimento che lega. Il rischio più frequente oggi è quello di chi pretenderebbe 
di star dietro a Gesù senza conoscerlo veramente e, dunque, senza averne l’esperienza 
diretta. Così accade come nella celebre favola dei cani che inseguivano una lepre che 
aveva visto soltanto uno. Alla fine, solo chi l’aveva intravista ebbe la forza di continuare 
a correre. Gli altri si stancarono.
“Io e il Padre siamo una cosa sola”. Qui la rivelazione giunge all’acme e scandalizza 
i presenti. A pensarci, però solo Gesù può farci credere a Dio perché Lui solo lo co-
nosce, ne parla in prima persona e non per sentito dire. Se non ci fosse Gesù sarebbe 
impossibile per noi venire a capo di Dio, del suo Volto, della sua identità. Solo grazie al 
Maestro ci è dato di inoltrarci nel mistero senza andare incontro a surrogati oggi così 
diffusi che ci allontano dalla verità delle cose e contribuiscono ad estraniarci dal mondo 
e dai suoi problemi.
L’augurio è che il dono dello Spirito ci renda capaci di ascoltare, di seguire e, finalmen-
te, di credere. C’è troppa gente in giro che non ascolta, che gira solo intorno a sé stessa 
e non crede. E così si dispera e fa disperare. E sapete perché? Perché c’è sempre meno 
gente capace di ascoltare… la voce dello Spirito!

Mons. Domenico Pompili

Vita del Santuario Vita del Santuario



29La Regina del Garda

L’Hora Sancta vissuta il 10 aprile, il giovedì che precedeva la Domenica delle Palme.
Un momento di preghiera con Gesù nell’orto degli ulivi. 

Concerto LAUDATE DOMINUM
Il Concerto LAUDATE DOMINUM con il Coro Carlo Maria Giulini, il Coro Ana-
ma Vocis, e l’Orchestra Giovanile del Garda. Con musiche di Bach, Corelli, Vivaldi e 
Rameu.

Vita del Santuario Vita del Santuario



La Regina del Garda30 31La Regina del Garda

Mese di Maggio: Parrocchie al Santuario Pellegrini al Santuario

Vita del Santuario

Club Triveneto Lambretta



La Regina del Garda32

Vita del Santuario

Serata sulla Sindone con i Templari Pasqua

Pentecoste

Corpus Domini

Via Crucis



La Regina del Garda34

Giubilei di matrimonio
	� Raffele e Cristina

	� Guidi e Mara

	� Lucillo e Annamaria

	� Coniugi Franchini

	� Aimone e Vallì

	� Arsenio e Maria

	� Valerio e Silvana

	� Alberto e Gabriella

	� Luciano e Paola

	� Francesco e Ivana

	� Adriano e Giuseppina

1.	 Zevio (Vr) Unitalsi
2.	 Milano
3.	 Coro di Zevio Vr
4.	 Famiglie di Verona Precetto Pasquale 

Guardia di Finanza
5.	 Acli Nuova Ponente BZ
6.	 Treviso
7.	 Coro la Pieve di S. Floriano Vr
8.	 Gruppo “Amici del cuore” di Castelfranco 

Veneto Tv
9.	 Gruppo Francesi
10.	 Prova di San Bonifacio Vr
11.	 Casa Nazaret S. Ambrogio di Valpolicella Vr
12.	 Gruppo di Folgaria Tn
13.	 Nogarole Rocca Vr
14.	 Club Lambretta Triveneto
15.	 Adolescenti di Bardolino Vr
16.	 Coro San Giovanni di Desenzano Bs

17.	 Tregnago Vr
18.	 Parrocchie Scortichino – Gavello, Ferrara
19.	 Parrocchie Sommacampagna – Custoza
20.	 U.P. Beata Paola Montaldi: Monzambano 

– Volta Mantovana – Ponti sul Mincio 
– Castelgrimaldo - - Cereta Castellaro – 
Lagusello.

21.	 Pellegrinaggio parrocchie di Peschiera del 
Garda: San Benedetto di Lugana, Beato 
Andrea da Peschiera e San Martino

22.	  Giubileo Vicariato Lago Veronese – 
Caprino.

23.	 Cavalcaselle Vr
24.	 Sn Giorgio in Salici Vr
25.	 Bardolino – Cisano – Calmasino Vr
26.	 Parrocchia di Pozzolengo Bs
27.	 OFS e Movimenti Ecclesiali di Peschiera e 

dintorni Vr
28.	 Palazzolo – Sona

Pellegrinaggi

29.	 Valeggio – Salionze
30.	 U.P. Desenzano, parrocchie Duomo e San 

Giuseppe Lavoratore
31.	 U.P. Sirmione – Colombare – Lugana – S. 

Martino D.B. – Pozzolengo
32.	 Colà – Pacengo
33.	 Lazise
34.	 Borghetto
35.	 Gruppo Polacchi
36.	 Abano Terme Pd
37.	 Ragazzi delle medie della Parrocchia Beato 

Andrea da Peschiera Vr
38.	 Genova
39.	 Associazione “La Nostra Casa” di San 

Benedetto Vr
40.	 Limbiate MB
41.	 Romano d’Ezzelino
42.	 Vobarno Bs
43.	 Parona Vr
44.	 Pasian di Prato Udine
45.	 Gruppo Alpini Alto Italia
46.	 Associazione Aquila
47.	 Ragazzi 1° Comunione Parr. S. Martino e 

Beato Andrea da Peschiera
48.	 Forlì
49.	 Comunità Neo Catecumenale Veneto
50.	 Croazia
51.	 Bolzano
52.	 Oppeano – Isola Rizza
53.	 Sanguinetto
54.	 Parrocchie Alta Brembana
55.	 Giubileo Suore Sacra Famiglia di Colà di 

Lazise
56.	 Martellago Ve
57.	 Gr. Casa di Riposo Baldo – Sprea – Illasi
58.	 Giubileo Suore Figlie di Gesù Vr
59.	 Vicariato di Dolo Ve
60.	 Pontirolo Nuovo Bg
61.	 Germania
62.	 Parrocchia di Bammia Polonia
63.	 Lugagnano
64.	 Rivoltella
65.	 Gruppo di Medjugorje
66.	 Parrocchia Duomo Guastalla Reggio 

Emilia
67.	 Croazia
68.	 Corale S. Eurosia parrocchia S. Nicola di 

Bari Modena

69.	 Mardimago, parr. S. Floriano Rovigo
70.	 Coro “Dissonanze” di Rivoltella
71.	 Coro Parrocchiale di Segno Tn
72.	 Gruppo Anziani di Bolzano
73.	 Oasi San Giacomo Opera don Calabria Vr
74.	 Parrocchie di Lodi
75.	 Frati Cappuccini di Mestre
76.	 San Martino Buon Albergo Vr
77.	 Telve Valsugana
78.	 Carpeneto Piacentino
79.	 Bolzano
80.	 Gruppo Caborio degli Angeli Bg
81.	 Polpenazze del Garda – Soiano
82.	 Corto di Rivoltella
83.	 Varese Gruppo Giovani
84.	 Gruppo Podisti da Vr
85.	 Unità Pastorale San Guido Acquiterme 

Alessandria
86.	 Luino Varese
87.	 Castagnaro Vr
88.	 Calcinate Bg
89.	 Coldiretti Lombardia
90.	 Azzano X° Pn
91.	 Giubileo Gruppo Laudato sii di Rivoltella
92.	 Casa Nazaret di Bosco Chiesanuova
93.	 Gruppo Anziani di Bussolengo Vr
94.	 Parrocchia Gesù Lavoratore di Verona
95.	 Gruppo di Parma – Cremona – Mantova
96.	 Ass. “La Fraternità” di Crema
97.	 OFS di Motta di Livenza e dintorni
98.	 Unitalsi di Chioggia
99.	 Trento
100.	 Sanguinetto
101.	Giubileo P. Comboniani di Verona
102.	Gruppo “Casa del Sole” Mantova
103.	Giubileo Suore Comboniane di Verona
104.	 Giubileo ragazzi di Buttapietra
105.	Gruppo ragazzi Oratorio san Filippo Neri 

di Verona
106.	 Grest Ragazzi Spininbecco e Carpi 

d’Adige Vr
107.	Brendola “Coro Parrocchiale e Coro Amici 

della Musica”
108.	 Milano
109.	Comunità Cattolica “Fonte di Vita” di 

Ginevra. Svizzera.
110.	Marola Vi



 ORARI APERTURA SANTUARIO 
6.30 - 12.00 | 15.00 - 19.30

SANTUARIO MADONNA DEL FRASSINO 
Peschiera del Garda (Verona) 
www.santuariodelfrassino.it


